Derrida en Searle: Een debat of een schijndebat?

Marjolein Biemans

ANR: 440136

01-12-2015

Bachelorscriptie

Begeleider: F. Buekens

Tweede Lezer: F. Van Peperstraten
Woorden: 12.074



Inhoudsopgave

I IEITING ettt 3
L. DIBITIOA ..ttt 5
1.1 Writing and teleComMMUNICALION .........cooieeeeeeeeee e 5
1.2 Parasites, Iter, of Writing: That it perhaps does Not eXiSt ..., 7
1.3 SIGNALUIES ... 10
1.4 CONCIUSIE VAN DEITIAA ....eeiiiiiiiiiiitei ettt e e e e 11
2. Kritiek van Searle en de verdediging van Derrida ............ccocceeeiiiiiiiiiiiiii e, 12
2.1 Writing, permanence and iterability ...........ccooooiiiiiiiiiii e 12
2.2 Derrida’s AUSTIN .....ooiiiiiie e e e 15
3. Het debat tussen Derrida €n Searle..........oooo oo 20
3.1 BN SCNIJNUEDAL ...ttt 20
3.2 ECN JOBUE TISCUSSIE......eueuiiiiiiiiitiiietteeeeeeetee ettt nnnnes 24
3.3 Analyse van het deDAt ............uuuiiiiiiiiiii e 26
CONCIUSIE ... 30
21T o] [0 = 1= PP 33



Inleiding

In de jaren 70 was er een debat in de taalfilosofie tussen Derrida en Searle. Derrida
had een tekst geschreven over communicatie en had daarbij ook kritiek geleverd op de
theorie van Austin die volgens hem niet goed liep en te dogmatisch was. Austin zou te veel
te snel uitgesloten hebben in zijn theorie, waardoor volgens Derrida de ‘gewone’ taal zoals
Austin hem zag, geen taal meer was. Derrida geloofde juist dat al die uitsluitingen die Austin
maakte, juist hele belangrijke onderdelen waren van de taal zelf (Derrida, Signature event
context, 1977).

Searle reageert hier een aantal jaren later op en komt met een tekst die voornamelijk
bestaat uit kritiek op Derrida en dan met name over de interpretatie van Derrida van Austin.
Derrida zou Austin niet goed begrepen hebben en hij zou een heleboel begrippen door
elkaar gehaald hebben. Derrida’s interpretatie van Austin zou zelfs zo slecht zijn, dat er
volgens Searle niet eens een confrontatie is geweest tussen de twee filosofen (Searle,
1977).

Derrida reageert hier dan op met een hele uitgebreide tekst: ‘Limited Inc.ab c...’, ik
zal voornamelijk het tweede deel van de tekst gebruiken, aangezien dat een directe
verdediging van Derrida is. Derrida geeft aan dat Searle hem juist niet begrepen heeft. Het
lijkt alsof Searle de tekst van Derrida slechts overgekeken heeft, hij lijkt alle argumenten van
Derrida om te draaien om er zo tegenin te gaan (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Searle reageert hier niet meer op, maar de strijd tussen deze twee filosofen is nog
steeds te zien in de verwijzing die Searle maakt in ‘the construction of social reality’. Hij geeft
dan aan dat Derrida een zwakke verdediging geeft door te zeggen dat hij het anders
bedoelde dan dat hij het opschreef:

“Derrida, as far as | can tell, does not have an argument. He simply declares that there is
nothing outside of texts. And in any case, in a subsequent polemical response to some

objects of mine, he apparently takes it all back...” (Searle, 1995, pp. 159-160)

In het debat is er veel heen en weer gegooi van argumenten en tegenargumenten,
het lijkt dan ook of ze elkaar gewoon niet begrijpen en langs elkaar heen praten. Ik wil in mijn
scriptie dit debat analyseren om de argumenten tegenover elkaar te kunnen zetten. lk zal
onderzoeken of ze elkaar niet begrijpen of dat ze wel echt tegenover elkaar gezet kunnen

worden.



Ik ga dit onderzoek beginnen door de twee teksten van Derrida en de tekst van
Searle samen te vatten en al zoveel mogelijk tegenover elkaar te zetten, zodat het duidelijk
wordt welke kritiek welke filosoof heeft gegeven.

Vervolgens zal ik met behulp van andere bronnen een analyse maken van de
argumenten en van het gehele debat op zich. Ik zal daarbij een scheiding maken tussen
filosofen die geloven dat het debat meer een schijndebat was dan een gegronde discussie
en de hedendaagse filosoof Moati, die juist een analyse gemaakt heeft van het debat om te
kunnen laten zien dat het wel een gegronde discussie was tussen twee vooraanstaande
filosofen.

Ik zal daarna een analyse maken van de meest belangrijke punten in de discussie
tussen Derrida en Searle en daarbij mijn eigen mening geven of bij deze punten een
gegronde discussie bevat of dat Derrida en Searle langs elkaar heen praten.

Ten slotte zal ik een conclusie geven van het onderzoek en zal ik de vraag kunnen
beantwoorden of ze echt tegenover elkaar staan of slechts elkaar niet begrijpen en dat ze
daarom langs elkaar heen praten. Mijn conclusie zal dan zijn dat het debat tussen Searle en
Derrida voor een groot deel bestaat uit dat ze elkaar niet serieus nemen of elkaar niet
begrijpen, maar dat er ook een deel van het debat bestaat uit goede theorieén waar we nog

veel van kunnen leren.



1. Derrida

Derrida probeert een beeld te vormen wat communicatie betekent en wat dat dan
betekent voor het schrift en de spraak. Deze definitie gaat alleen moeilijk samen met de
theorie van Austin, dus probeert Derrida deze theorie te behandelen. Ik zal de tekst van
Derrida weergeven en daarbij geef ik zo nodig extra informatie uit de tekst van Austin om
een compleet plaatje te kunnen geven.

De tekst van Derrida bestaat uit drie onderdelen: ‘Writing and telecommunication’,
‘Parasites. Iter, of writing: That it perhaps does not exist’ en als laatste ‘Signatures’. Derrida
begint zijn tekst met een inleiding, waarbij hij vraagt wat ‘communicatie’ betekent.
Communicatie is voor Derrida ‘betekenis overdragen’, hierbij moet je niet alleen denken aan
woorden en zinnen, maar ook aan gebaren, tekens en bepaalde plekken die in verbinding
staan met elkaar. Door de grote verscheidenheid waar communicatie kan plaatsvinden lijkt
dit te leiden tot een ambigue betekenis van ‘communicatie’ (Derrida, 1977).

Deze ambigue betekenis kan eventueel verkleind worden door de context, maar is de
context eigenlijk ooit volledig bepaalbaar? Derrida zal laten zien dat dit niet het geval is en
geeft twee gevolgen van deze ontdekking: Het zal de theorethische adequaatheid markeren
van het huidige concept van context, zoals het nu overal geaccepteerd is. Het tweede gevolg
is dat het een noodzakelijke generalisatie en een verplaatsing zal veroorzaken van de

concepten van het schrift (Derrida, 1977).

1.1 Writing and telecommunication

Schrijven moet worden gezien als een middel om te communiceren. Dit middel breidt
de orale communicatie en gebarencommunicatie uit. De spraak of het gebaar worden
beperkt door tijd en ruimte in tegenstelling tot het schrift, die deze grenzen kan versoepelen

en kan verbreden. In het volgende citaat legt Derrida dit uit:

“The meaning or contents of the semantics message would thus be transmitted,
communicated, by different means, by more powerful technical mediations, over a far greater
distance, but still within a medium that remains fundamentally continuous and self-identical, a
homogeneous element through which the unity and wholeness of meaning would not be

affected in its essence” (Derrida, 1977, p. 3).

Derrida bedoelt hiermee dat de betekenis van een bericht in het schrift wordt
gecommuniceerd op een heel verschillende manier dan spraak, door krachtigere middelen

en over een grotere afstand, maar wel binnen het domein van het schrift waar de betekenis



niets aangedaan is. Het schrift is een bijzonder middel, dat veel meer grenzen kan verbreden
en eventueel oversteken dan dat enkele andere vorm van communicatie zou kunnen doen.

Mensen hadden vroeger al middelen om hun gedachten en ideeén te uiten naar
anderen en henzelf, maar wilden deze gedachten ook naar mensen communiceren die op
dat moment niet aanwezig zijn. Derrida bedenkt zich dat niet alleen de lezer afwezig kan zijn,
ook de schrijver kan afwezig zijn. Hij komt dan uit op de volgende definitie van

‘communicatie’:

“From that point on, communication is that which circulates a representation as an ideal
content (meaning); and writing is a species of this general communication admitting a relative

specificity with in a genre” (Derrida, 1977, p. 6).

Communicatie is datgene wat de betekenis van een representatie van iets circuleert.
En schrijven is een soort dat een eigen genre heeft binnen het domein van communicatie.
Derrida geeft aan dat een geschreven teken aangeboden wordt in de afwezigheid van de
ontvanger. Dus om mijn geschreven communicatie zijn functie van communicatie te
behouden, moet het leesbaar blijven. De communicatie moet herhaalbaar zijn (iterable) in de
absolute afwezigheid van de ontvanger. Volgens Derrida is schrift dat niet structureel
leesbaar is na de dood van de ontvanger, geen schrift (Derrida, 1977).

Hij formuleert hier zelf een tegenargument op: Wat als er een schrift is dat slechts
door twee mensen gelezen kan worden. Is het dan nog wel een schrift als één of beiden
doodgaan? Ja, als het georganiseerd is door een code en dus structureel is, dan blijft het
een schrift. Al het schrijven moet kunnen functioneren in de radicale afwezigheid van iedere
ontvanger in het algemeen. De mogelijkheid van de dood van de ontvanger is in het teken
opgenomen. Voor een schrift om een schrift te zijn, moet het blijven handelen en leesbaar
zijn. Zelfs wanneer de schrijver geen antwoorden meer heeft op wat hij geschreven heeft
(Derrida, 1977).

Derrida laat dan drie predicaten zien die in ieder geval gelden voor het schrift, om
vervolgens na te gaan of deze ook voor andere communicatie kunnen gelden.

Een geschreven teken is een teken dat zich substitueert, dus die zich niet uitput uit het
moment van het schrijven en dat herhaalbaar is zonder dat de schrijver of de lezer er nog
zou zijn.

Het geschreven teken breekt met zijn context, dus een breuk met de context waarin
het teken geschreven is. Het teken bezit de karakteristieken dat het leesbaar is, zelfs al is de
tijd van het schrijven van de tekst verloren gegaan of de naam van de schrijver vergeten is.
De kracht van deze breuk is verbonden met de tussenruimte dat het geschreven teken

vormt: De tussenruimte die het onderscheidt van andere elementen van de interne



contextuele keten, maar ook van alle vormen van presente referenties (Derrida, Signature

event context, 1977).

Derrida gaat deze predicaten van geschreven communicatie toepassen op de
gesproken communicatie, om te zien of het ook voor gesproken communicatie geldt. Ook in
gesproken communicatie moeten we kunnen herkennen welk teken wat is en wat het
betekent. De gesproken communicatie moet dus net als schriftelijke communicatie iterable
zijn. Het tweede predicaat voor geschreven communicatie, kan ook gelden voor gesproken
communicatie. De afwezigheid van een referent is algemeen geaccepteerd in de filosofie,
maar Derrida wijdt er nog een stuk aan om dit uit te leggen aan de hand van Husserl.
Husserl heeft dit tweeledig uitgelegd. Ten eerste is een uitspraak wiens object niet
onmogelijk is, maar slechts mogelijk is heel goed te begrijpen zonder dat het werkelijke
object aanwezig is, ofwel door de persoon die de statement heeft geuit ofwel door de
persoon die het ontvangt. Ten tweede is er de afwezigheid van het betekende. (a) Ik kan
symbolen manipuleren zonder ze te animeren. Maar dit weerhoudt tekens er niet van om te
functioneren. (b) Bepaalde uitspraken kunnen een betekenis hebben alhoewel ze beroofd
zijn van objectieve significatie. Een voorbeeld hiervan is de ‘vierkante cirkel’, dit heeft geen
objectieve significatie, maar heeft wel een betekenis. (c) Ten slotte is er de agrammaticaliteit,
hier is er dan geen logische taal meer volgens Husserl (Derrida, Signature event context,
1977).

leder teken kan volgens Derrida uiteindelijk geciteerd worden en daardoor breek je
met de context waarin het citaat origineel vandaan kwam. Een uitspraak bepaalt niet zijn
eigen context, maar juist de context om de uitspraak heen doet dat, dus kan je gemakkelijk
de uitspraak uit zijn huidige context halen en hem in een andere context plaatsen. En
hiermee voldoet de spraak zich ook aan het derde predicaat. De drie predicaten lijken dus
zowel bij geschreven communicatie als bij gesproken communicatie van toepassing te zijn
(Derrida, 1977).

1.2 Parasites, lter, of Writing: That it perhaps does not exist

In dit deel gebruikt Derrida de theorie van Austin, aangezien zijn nieuwe definitie van
communicatie niet opgaat in de theorie van Austin.

Volgens Derrida zijn er vier punten waar Austin iets over zegt, waar Derrida het niet
mee eens is. (1) Speech act is slechts een handeling van communicatie. (2) Communiceren
zou gelijkwaardig moeten zijn om een kracht te communiceren door de drijffkracht van het
teken. (3) Performatieve uitspraken hebben geen referent buiten zichzelf. Door zijn functie

vormt hij een eigen structuur, functie of bestemming. Het beschrijft niet iets wat buiten de taal

7



zou bestaan. (4) Austin moest het performatieve bevrijden van waarheidswaarde en het
vervangen door de waarde van kracht (Derrida, Signature event context, 1977). Een
performatieve uitspraak is een uitspraak die gekoppeld is aan een handeling, zoals een fles
kapotslaan tegen de boot terwijl je het schip benoemt (Austin, 1976).

Hierdoor heeft Austin het concept van communicatie verbroken als puur semiotisch,
linguistisch of symbolisch concept. Derrida geeft aan dat de performatieve een communicatie
is die niet gelimiteerd is door de overgang van een semantische inhoud dat al geconstitueerd
is door de waarheid. Maar volgens Derrida lijkt alles in de theorie van Austin terug te gaan op
een gezamenlijk punt. Austin heeft niet meegenomen wat al wordt vastgesteld door het
systeem van predicaten (Derrida noemt deze grafematisch in het algemeen) en wat alle
tegenstellingen vervaagt, die Austin met veel moeite heeft proberen vast te leggen.

Austin gaat uit van een totale context volgens Derrida. Eén van de essentiéle
elementen van de totale context is bewustzijn: de bewuste aanwezigheid van de intentie van
het sprekende subject in de totaliteit van zijn speech act. Performatieve communicatie wordt
Z0 weer een communicatie met intentionele betekenis. De bewuste aanwezigheid van de
sprekers of luisteraars die meedoen aan de vervulling van een performatieve, hun bewustzijn
en intentionele aanwezigheid in de totaliteit van de handeling, geeft doelgericht aan dat geen

enkel residu ontsnapt aan de aanwezige totalisatie (Derrida, Signature event context, 1977).

Austin onderzoekt de mogelijkheid en de oorsprong van fouten of ongelukkigheden
van performatieve uitspraken. Hij definieert dan zes essentiéle condities voor succes.
A.1 Er moet een geaccepteerde conventionele procedure bestaan, die een bepaald
conventioneel effect heeft. Deze procedure moet de uitspraak van bepaalde woorden door
bepaalde personen in bepaalde omstandigheden omvatten.
A.2 De bepaalde personen en omstandigheden moeten passend zijn in een gegeven situatie
voor de aanroeping van de bepaalde procedure die er van toepassing is.
B.1 De procedure moet uitgevoerd worden door alle deelnemers beide correct en
B.2 compleet.
T. 1 De procedure is ontworpen voor het gebruik door personen die bepaalde gedachten of
gevoelens hebben, of voor de intrede van bepaald oorzakelijk gedrag bij de deelnemer, dan
moet een persoon die er aan meedoet en dus een beroep doet op de procedure, in feite die
gedachten of gevoelens hebben, en de deelnemers moeten van plan zijn zich zo te
gedragen
T.2 en moeten ze verder deze vervolgens zo uitvoeren.
Volgens Austin is het dus zo dat als we hier tegenin gaan, dan zullen onze uitspraken

‘ongelukkig’ zijn.



Alle uitspraken kunnen ongelukkig zijn, die een rituele of ceremoniéle waarde hebben
(conventionele handelingen) en hoewel niet iedere handeling aan ieder soort ongelukkigheid
kan worden onderworpen, ze worden wel allemaal onderworpen aan €én van de soorten
ongelukkigheid.

Austin legt uit aan wat parasitair taalgebruik is. Hij geeft aan dat er een fout is
waaraan alle uitspraken slachtoffer kunnen worden. Dit is wanneer een acteur een uitspraak
uitspreekt of wanneer een dichter een lege uitspraak doet. Deze zijn niet serieus en worden
slechts parasitair gebruikt. Een acteur kan bijvoorbeeld zijn tegenspeelster ten huwelijk
vragen, maar hij speelt slechts dat hij haar ten huwelijk vraagt en doet het niet echt. Zijn
tegenspeelster kan er dan ook niet vanuit gaan dat er later een bruiloft uit volgt (tenzij dit ook
op toneel uitgevoerd moet worden). Het is een verzoek dat niet serieus is of zelfs als

misverstand wordt gezien. Dan is het taalgebruik hier parasitair (Austin, 1976).

Maar volgens Derrida lijkt dit te veel op analytische filosofie, terwijl Austin daar juist ver
vandaan had willen blijven. Het bestaat namelijk uit het herkennen van de mogelijkheid van
het negatieve als een structurele mogelijkheid, namelijk dat mislukking een essentieel risico
is van het onderzoek. Maar in één simpele plotselinge beweging wordt dit risico uitgesloten
als een accidentie, één die ons niks leert over de linguistische fenomenen die onderzocht
worden. Dit is een onhoudbare theorie, in het licht van de ironische veroordeling van Austin
van de tegenstelling waarde/feit. De blootstelling aan ongeluk, kan wel invioed hebben op de
totaliteit van conventionele handelingen, maar is niet ondervraagd als een wet. Austin
overpeinst de gevolgen niet dat een mogelijkheid of een mogelijk risico, altijd een
mogelijkheid is. Want wat is een succes als de mogelijkheid van ongeluk vast blijft zitten aan
zijn structuur (Derrida, Signature event context, 1977)7?

De tegenstelling mislukking/succes lijkt ontoereikend volgens Derrida. Het
vooronderstelt een algemeen systematische uitwerking van de structuur van een locution
(spreekwijze) en het zou een afwisseling van essentie en accidentie ontwijken, het zou dus
en vaststaande structuur hebben. Austin verwerpt en stelt de algemene theorie twee keren
uit, Derrida laat de tweede uitsluiting van Austin zien. Het gaat over de mogelijkheid om
performatieve uitspraken te citeren. Austin sluit deze mogelijkheid uit en de algemene theorie
die eraan verbonden is. Deze mogelijkheid blijft abnormaal volgens Austin, parasitair. Het
zou een verzachting geven van de taal, waar we juist afstand van zouden moeten nemen.
Het concept van ‘gewoon’ of ‘gewone taal’ is duidelijk gemarkeerd met deze uitsluiting

(Derrida, Signature event context, 1977).

Derrida vraagt zich dan af of een performatieve uitspraak succesvol kan zijn, ondanks

dat deze geen gecodeerde uitspraak heeft? In plaats van een uitspraak die geciteerd kan



worden of iterable is tegenover een non-iteration te zetten, moeten we een typologie
bedenken waarin alle vormen van iteration in voorkomen (gezien zo’n typologie houdbaar en
uitputtend is). In deze typologie zal de intentie niet verdwijnen, het zal een plaats hebben,
maar het zal geen totale invloed meer hebben op het volledige systeem van een uitspraak.
Hierdoor zullen we te maken krijgen met verschillende soorten tekens of ketens van iterable
tekens en niet met een tegenstelling tussen geciteerde uitspraken en enkele uitspraken over
originele gebeurtenissen. Er zijn dan een aantal gevolgen. Ten eerste dat het niet-serieuze
niet meer uitgesloten kan worden, zoals Austin had gewild, van de ‘gewone’ taal. Ten tweede
als men dan toch de ‘gewone’ taal blijft houden en daarbij de algemene iterability uitsluit, dan
zal er een schuilplaats voor het bewustzijn ontstaan (deze zullen dan subject worden van de
analyse van taal). En ten derde zal de essentiéle afwezigheid van de actualiteit van de
uitspraak geen verzadiging bieden van de context. Het concept van de context lijkt dan te
gaan lijden onder dezelfde theoretische en geinteresseerde onzekerheid als het concept
‘gewoon’. Ze sluiten geen mogelijkheden uit, maar bij hun effecten zit standaard ook de
mogelijkheden die tegen de effecten in kunnen gaan (Derrida, Sighature event context,
1977).

1.3 Signatures
De algemene ruimte is allereerst een onderbreking van de aanwezigheid van een

teken, wat Derrida met het schrift bedoelt. Dat alle moeilijkheden die Austin tegenkomt zowel
het schrift als de aanwezigheid elkaar kruisen, is voor Derrida aangegeven in een passage
van Austin, Lecture V. Waarin de verdeelde aanleg van de juridische signatuur opduikt.
Austin probeert de verdedigen waarom hij voorkeur heeft gegeven aan de eerste
persoonsvormen, de tegenwoordige tijd en de actieve stem, dit doet hij met de ‘utterance-
origin’ van een uitspraak. Dit begrip komt steeds terug in wat volgt en regeert de volledige
analyse in de fase waar Derrida over bezig is. Wanneer in de spraak er een verwijzing wordt
gemaakt naar de persoon die spreekt, dan zal hij op twee manieren naar verwezen worden:
1. In verbale uitspraken, waarbij hij diegene is die de uitspraak doet, zal het een
‘utterance-origin’ heten.
2. In geschreven uitspraken, zal het een signatuur heten (Derrida, Signature event
context, 1977).

Derrida wil dan onderzoeken hoe signaturen zich verhouden tot het aanwezige en tot
de ‘utterance-origin’. Een geschreven signatuur impliceert de actuele of empirische niet-
aanwezigheid van de schrijver. Maar het markeert en behoudt ook zijn aanwezig geweest

zijn in een verleden nu of een aanwezigheid van een toekomstige nu of een aanwezigheid in

10



een algemene aanwezigheid (in de transcendentale vorm van aanwezig zijn). Deze
algemene aanwezigheid is op een bepaalde manier aangenomen in de signatuur. Om het te
binden aan de ‘utterance-origin’ moet de absolute singulariteit van een signatuur-gebeurtenis
en een signatuur-vorm worden gehandhaafd: De pure reproduceerbaarheid van een pure
gebeurtenis. Signaturen zijn de meest normale dingen in de wereld. Maar de conditie van de
mogelijkheid van die effecten is tegelijkertijd de conditie van hun onmogelijkheid. Om te
kunnen functioneren moet een signatuur herhaalbare, iterable, imiterende vorm hebben. Het

moet vrijstaan van het heden en de singuliere intentie van zijn productie.

1.4 Conclusie van Derrida:

1. Schrijven, als communicatie, als we dat woord behouden, is niet de middelen van
overdracht van betekenis, de uitwisseling van intenties en betekenissen, discourse en de
communicatie van bewustzijn, maar de toenemende krachtige historische expansie van
algemeen schrijven, waarvan het systeem van speech, bewustzijn, betekenis, aanwezigheid
etc. slechts een effect is en zo geanalyseerd moet worden.

2. De semantische horizon dat gewoonlijk regeert over de notie van communicatie is
overschreden of verdeeld bij de interventie van schrijven. Schrift wordt gelezen; het is niet de
plaats van een hermeneutische ontcijfering, de decodering van een betekenis of waarheid.

3. Een oppositie van metafysische concepten is nooit de confrontatie van twee
termen, maar een hiérarchie en een volgorde van een ondergeschiktheid. Deconstructie
bestaat niet uit het bewegen van het ene concept naar het andere, maar in het omkeren en
verplaatsen van zowel een conceptuele order als een
niet-conceptuele order waarmee het gearticuleerd is (Derrida, Signature event context,
1977).

Dit geeft in grote lijnen aan waar de tekst van Derrida over ging en hoe Derrida

reageerde op Austin. In het volgende hoofdstuk laat ik zien hoe Searle de theorie van

Derrida bekritiseert en hoe Derrida zich daartegenover probeert te verdedigen.

11



2. Kritiek van Searle en de verdediging van Derrida

Searle geeft veel kritiek op de tekst van Derrida en Derrida heeft dat vervolgens
proberen te verdedigen. In dit hoofdstuk laat ik dan ook stap voor stap zien waar Searle
kritiek op heeft en aansluitend laat ik zien hoe Derrida zich hierin verdedigd heeft.

Volgens Searle is er totaal geen confrontatie geweest tussen Austin en Derrida,
aangezien Derrida Austin niet begrepen zou hebben. Desondanks wil hij toch reageren op
Derrida en dat doet hij in twee delen, aangezien Derrida volgens Searle twee delen in zijn
tekst had. Derrida gaat daar in zijn laatste tekst weer op in dat Searle hem gewoon niet
begrepen heeft. Derrida heeft bijvoorbeeld drie delen in zijn tekst zitten, die allemaal
genoemd zijn door middel van een tussenkopje, in tegenstelling tot wat Searle beweert.
Derrida geeft van tevoren al aan dat Searle hem niet alleen verkeerd begrepen heeft, hij

heeft ook veel van Derrida’s argumenten omgebogen om tegen Derrida in te kunnen gaan.

2.1 Writing, permanence and iterability

Derrida geeft in zijn eerste deel aan dat het schrift niet het communiceren van een
betekenis of idee is, aangezien het schrift onafhankelijk moet zijn van de schrijver en/of de
lezer. Derrida geeft aan het concept van het schrift generaliseerbaar is, het geldt voor
tekens, voor alle soorten taal en voor het gehele concept van ervaring. Hij geeft drie
kenmerken voor het schrift: Het schrift blijft bestaan na het schrijven ervan, het heeft een
breuk met de context van de productie en het heeft een tussenruimte die ieder teken

behoudt. Dit komt door de iterability van linguistische elementen (Searle, 1977).

Searle vraagt zich af wat dan het schrift onderscheidt van de gesproken taal.
Aangezien Derrida dit lijkt te doen volgens Searle. Alle communicatie moet herhaalbaar zijn,
anders zou je nooit oneindige reeksen kunnen maken van een eindig aantal tekens (Searle,
1977).

Het kan ook niet de verplichte afwezigheid zijn van de ontvanger, aangezien de
ontvanger lang niet altijd afwezig is. Als ik een boodschappenlijstje schrijf voor mezelf, ben ik
de ontvanger en ben ik niet afwezig bij het schrijven van het lijstje.

Maar Derrida heeft nooit gezegd in zijn tekst dat de afwezigheid noodzakelijk is, het is enkel
mogelijk en moet daarom wel meegenomen worden en niet uitgesloten worden in de
analyse. Derrida gaat hier verder op in door aan te geven dat deze mogelijkheid zelf een
noodzakelijk deel is van de structuur van het schrift. Dit betekent echter niet dat de
afwezigheid noodzakelijk is, maar dat de mogelijkheid van de afwezigheid noodzakelijk is.

Derrida legt uit dat zelfs als er in sommige gevallen wel een aanwezigheid is van de lezer,

12



dan verandert de structurele regel nog niet, dat de afwezigheid een mogelijkheid is. De
predicaten die Searle noemt, worden inderdaad genoemd door Derrida. Maar deze
predicaten worden vervolgens toegepast op de spraak. Zowel Derrida als Searle komen dan
tot dezelfde conclusie dat er tussen het schift en de spraak geen verschillen zitten. Searle
lijkt dan ook volgens Derrida eerder zijn woorden te verdraaien, waardoor het lijkt alsof
Derrida tegen Searle ingaat (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Volgens Searle is het belangrijkste verschil tussen gesproken taal en geschreven taal
dat geschreven taal duurzaam is. Zelfs nu we gesproken tekst op een bandje kunnen
bewaren, wordt schrijven nog als de meest belangrijke manier van bewaren gezien (Seatrle,
1977).

Searle geeft aan dat Derrida de begrippen ‘permanence’ en ‘iterability’ door elkaar
haalt. De manier waarop geschreven tekst afgescheiden wordt van zijn oorspronkelijke tekst
is anders dan de manier waarop een uitdrukking afgescheiden wordt van zijn betekenis door
de iterability die hier genoemd wordt. Een geschreven tekst kan afgescheiden worden van
zZijn origineel, omdat de tekst overleeft zonder de aanwezigheid van schrijver, ontvanger of
context van productie. Maar een citaat kan alleen overleven zonder zijn betekenis, wanneer
je het denkt als een losstaand teken, zonder zijn representatie. Het heeft dan niets te maken
met het grafemische, het is slechts een afscheiding van de representatie. Searle wijst daarbij
dan ook de opmerking van Derrida af dat alle talen grafemisch zijn. Searle verklaart dat dit
slechts een verwarring is van iterability en duurzaamheid (Searle, 1977).

Derrida geeft op zijn beurt een citaat die Searle ook gegeven heeft in zijn tekst uit
Derrida’s eerste tekst, die zou moeten laten zien dat Derrida beide begrippen juist niet door

elkaar gehaald heeft.

“This structural possibility of being weaned from the referent of from the signified
(hence from communication and from its context) seems to me to make every mark,
including those which are oral, a grapheme in general: which is to say, as we have seen, the
nonpresent remainder (restance) of a differential mark cut off from its putative ‘production’ or

7

‘origin’.” (Derrida, Signature event context, 1977, p. 10)

Dit citaat zou bepaalde signalen afgeven om iemand ervan te weerhouden om resten
van een grafeem in het algemeen met de duurzaamheid of voortbestaan van een
geschreven taal in de standaard zin. Er zijn vier signalen. Als eerste het feit dat ‘restance’
schuin gedrukt staat. Als tweede hebben de vertalers geprobeerd het woord te vertalen door
‘remainder’ en niet door ‘permanence’. Toch vonden de vertalers het nodig om het Franse

woord ‘restance’ erbij te plaatsen, omdat vertalen altijd moeilijkheden met zich meebrengt.
13



Dit had een waarschuwing moeten laten zien dat werk nodig is om equivalenten zoals
‘permanence’ of ‘substance’ te vermijden. Ten derde heeft Derrida aan het woord ‘restance’
ook nog het woord ‘non-present’ gekoppeld. Dit zou nog een extra aanduiding zijn op de
waarschuwing die al gegeven was. Als laatste merkt Derrida op dat hij nooit over het
grafeem in het algemeen zou spreken, maar over slechts de geschreven tekst zou spreken,
wanneer hij geinteresseerd zou zijn in de duurzaamheid van het schrift in plaats van het
gesproken. Als Searle deze beweging volledig links laat liggen, zal hij inderdaad in een
heleboel verwarring terecht komen. Er is geen twijfel mogelijk dat de duurzaamheid van het
overleven van een document iterability of overblijfselen in het algemeen impliceert. Maar
duurzaamheid is geen noodzakelijk effect van het overblijven. De structuur van het
overblijfsel geeft geen enkele ruimte voor de duurzaamheid. Ze zijn uiteindelijk
onverenigbaar en dus laat Derrida zien dat hij iterability en permanence niet verwart met
elkaar (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Het belangrijkste probleem heeft Searle voor het laatst bewaard. Betekent het dat
door de bijzondere kenmerken van het schrift er een breuk ontstaat met de intenties van de
auteur of met intentionaliteit in het algemeen in de vormen van communicatie die van
toepassing zijn in het schrift? Searle gelooft niet dat door de afwezigheid van de schrijver, de
lezer of de context er geen sprake meer is van intentionaliteit. Intentionaliteit speelt dezelfde
rol in gesproken als geschreven taal. Hierin verschillen ze niet in de intenties van de spreker,
maar de rol van de context van de uitspraak in het succes van de communicatie. Hierbij geeft
Searle een voorbeeld van een zin: “On the twentieth of September 1793 | set out on a
jJourney from London to Oxford”. Je snapt heel goed wat deze zin betekent, het feit dat de
auteur dood is en al zijn intenties met zijn dood verdwenen zijn, heeft daar geen invioed op.
Maar zelfs al zou je al het begrip van de zin, als een man die ooit geleefd heeft en intenties
had, weghalen en het zien als een Engelse zin dan is er nog steeds sprake van
intentionaliteit. Om het te begrijpen, is het noodzakelijk om te weten dat iedereen die dit
gezegd heeft, het bedoelde om een speech act te uiten, gedetermineerd door de regels van

de taal dat de betekenis aan de zin als eerste geeft (Searle, 1977).

Derrida geeft meteen aan dat hij dit nooit gezegd of bedoeld heeft. Zijn tekst bevraagt
niet de intentionaliteit, maar het doel ervan, dat zich oriénteert op de beweging en de
mogelijkheid van een vervulling, realisatie en actualisatie in een volledigheid die present en
identiek aan zichzelf moet zijn. Dat is waarom de woorden ‘actual’ en ‘present’ zoveel
gebruikt worden. Dit zou Searle gezien moeten hebben al zonder de volgende woorden

onderstreept te hebben:

14



“For a writing to be a writing it must continue to "act" and to be readable even when
what is called the author of the writing no longer answers for what he has written, for what he
seems to have signed, be it because of a temporary absence, because he is dead or, more
generally, because he has not employed his absolutely actual and present intention or
attention, the plenitude of his desire to say what he means, in order to sustain what seems to
be written "in his name.” (Derrida, Signature event context, 1977, p. 8)

Met andere woorden geeft dit citaat aan dat Derrida zich focust op het doel van de
intentionaliteit, aangezien hij hier niet in aangeeft dat er een breuk is met de intentionaliteit.
Derrida legt juist uit dat er een soort breuk is met het doel van deze intentionaliteit en hij doet

dit aan de hand van de termen ‘actual’ en ‘present’.

2.2 Derrida’s Austin
Searle reageert met vijf verschillende opmerkingen op het deel van Derrida dat over

Austin gaat. Ik zal ze weer één voor één afgaan om zowel de kritiek van Searle en de

verdediging van Derrida te behandelen.

Ten eerste was het Austins idee om te kijken naar hoe taal in elkaar steekt en dan moeten
we kijken naar de gewone taal en niet naar acteurs, want dat is niet het standaard gebruik
van beloftes. Dit is volgens Searle geen metafysische uitsluiting, maar slechts voor het

onderzoek beter om je eerst te focussen op de normale omstandigheden en vervolgens op

de bijzondere gevallen (Searle, 1977).

Derrida heeft nooit gesuggereerd dat het onderzoek begint met beloftes die gemaakt
worden door acteurs op het toneel. Maar Derrida gelooft wel dat je nooit moet beginnen door
de mogelijkheid van deze eventualiteiten uit te sluiten. Deze mogelijkheid is namelijk deel
van de standaard structuur. Parasitisme heeft geen theater of literatuur nodig om te
verschijnen. Een belofte die niet herhaald kan worden, is een moment later geen belofte
meer en huist dus de mogelijkheid van parasitisme. Zelfs in het echte leven is er deze
mogelijkheid. Parasitisme komt tot leven wanneer de parasiet leeft van het leven van het
lichaam waaraan het vastzit. lets wat gewelddadig een plekje neemt is altijd een soort
parasiet. De standaard structuur is geen standaard structuur zonder de mogelijkheid van een
parasiet dat het herhaalt op allerlei verschillende manieren. Je kunt de parasiet niet uitroeien

zonder ook de standaard uit te roeien.

15



Derrida gaat verder erop in dat de uitsluiting van parasitaire taal door Austin niet
slechts een onderzoeksstrategie is, maar dat het wel degelijk een metafysische uitsluiting is.
Derrida geeft daarvoor vijf redenen.

a. De determinatie van ‘positieve’ waarden is dogmatisch. Niks laat toe om te zeggen
dat de relatie van de positieve waarden tegenover de negatieve waarden te beschrijven als
een logische afhankelijkheid.

b. Als, zoals Searle zegt, de vraag hier een van logische afhankelijkheid was, dan
was het onmogelijk om alle waarde oordelen te begrijpen die opgedrongen worden in zowel
Austin als Searle. Welke logicus heeft ooit durven zeggen dat B afhankelijk is van A, dus is B
parasitair, abnormaal. lemand kan van alles beweren dat het logisch afhankelijk is zonder
het onmiddellijk te kwalificeren met al zijn attributen.

c. De teruggang naar logische overwegingen is slechts één van de voorgewende
vormen van deze discourse van een speecht act theorie. Logica kan niet iets beslissends
zZijn, het moet juist het object van het debat vormen. Het fenomeen dat eerst uitgelegd moet
worden voordat het een beslissende instantie kan worden.

d. Derrida kan daarom niet het onderscheid maken tussen een strategische
beslissing en een metafysische aanname. Metafysica vind je namelijk terug in Austin (zoals
het traditioneel was). 1) De hiérarchische axiologie (bestudering van waarden), de ethische-
ontologische onderscheidingen, die deze waarden ondergeschikt stellen aan elkaar. 2) De
onderneming om ‘strategisch’ terug te gaan naar een oorsprong of een prioriteit dat simpel,
intact, normaal en standaard zou moeten zijn. Alle metafysici zijn hem hierin voorgegaan en
is het niet slechts een strategisch punt, maar is het over het geheel ook een metafysisch
punt.

e. De uitsluiting kan dus niet tijdelijk zijn in de discussie. En de uitsluiting is, in
tegenstelling tot wat Searle beweert, ook niet tijdelijk geweest. Noch in Austin, noch in de
kennis van Derrida over de zelf uitgeroepen erfgenamen van zijn problematiek.

Derrida laat dan zien dat Searle dacht dat er een volgende theorie op voort zou
groeien die de uitsluitingen zouden aanpakken. Maar Derrida geeft aan dat we niet eens

weten of dat ooit de bedoeling was van Austin (Derrida, Limited Inc. ab ¢ ..., 1977).

Het tweede kritiekpunt van Searle is dat Derrida ervanuit gaat dat de benaming van
parasitaire situaties een morele beoordeling is. Searle geeft aan dat hier slechts bedoeld
wordt dat het anders is dan de normale situatie. Austin heeft nooit beweerd dat boeken of
toneelstukken niet in gewone taal wordt geschreven, maar de uitspraken worden niet
geproduceerd in het dagelijkse leven maar op het podium (Searle, 1977).

Derrida reageert hierop door te zeggen dat hij nooit beweerd heeft dat de parasitaire taal bij

Austin in geen enkel opzicht hoort bij de gewone taal. Hij heeft slechts gezegd dat parasitaire
16



taal bij de gewone taal hoort bij Austin, maar dan wel als parasitaire taal. Door de uitsluiting

lijkt parasitaire taal niet bij ‘gewone’ taal te horen (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Ten derde gaat Derrida ervanuit volgens Searle dat Austin de mogelijkheid van
citaten heeft uitgesloten door parasitaire situaties uit te sluiten. Searle legt uit dat er een
verschil is tussen parasitaire uitspraken en citaten. Parasitaire discourse is een
gedetermineerde modificatie van de regels voor uitvoerende speech acts, maar hetis in
geen enkel geval een modificatie van de regels van een serieus discourse. Volgens Derrida
is het dit: iterability is voorondersteld door alle performatieve uitspraken; Austin sluit
parasitisme uit en sluit daarvoor iterability uit en sluit daarvoor alle soorten spraak uit.
Derrida ziet de verbondenheid tussen iterability en uitspraken te nauw (Searle, 1977).

a. Er is nooit gesuggereerd door Derrida dat Austin de mogelijkheid van citeren heeft
ontkend. Door de uitsluiting van het parasitaire taalgebruik berooft hij zichzelf van de
middelen om de mogelijkheid van het citeren binnen die normale taal structuur te kunnen
uitoefenen.

b. Er is 0ok nooit gesuggereerd dat het fenomeen van het citeren hetzelfde is als het
fenomeen van de parasitaire discourse. Derrida was simpelweg deze fenomenen aan het
vergelijken, omdat ze dezelfde mogelijkheid hebben. De iterability dat de mogelijkheid geeft
aan zowel de ‘normale’ situaties als de imitatie of simulatie ervan. Derrida voegt hier nog aan
toe dat parasitisme altijd vatbaar is voor het parasitisme van citatie, net als citeren altijd
vatbaar is voor parasitisme door parasitisme (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Searle gaat verder in op dat Derrida de begrippen iterability, citationality en
parasitisme door elkaar zou halen. Derrida zegt dat hij juist oppaste voor het door elkaar
halen van deze begrippen. Wanneer iterability de mogelijkheid van parasitisme heeft
vastgesteld, als in een bepaalde fictionaliteit die het systeem van intenties en de systemen
van regels verandert, dan kan er altijd een andere fictionaliteit of parasitisme aan
toegevoegd worden en dan wordt alles mogelijk in de taal. Derrida heeft deze drie begrippen
slechts tegenover elkaar gezet in een andere onderscheiding dan normaal. Derrida geeft aan
dat hij heel duidelijk de begrippen met bepaalde woorden zoals ‘or’ en ‘or rather’ heeft
aangegeven dat het verschillende begrippen zijn. Derrida geeft helemaal niet aan dat Austin
iterability weggelaten heeft. Derrida geeft simpelweg aan dat Austin bepaalde consequenties
niet trekt, die wel duidelijk bij het aannemen van iterability hoort (Derrida, Limited Inc. a b ¢
ey 1977).

De vierde opmerking van Searle is dat Derrida aangeeft dat het schrift parasitair is op

het gesproken woord, maar dat is niet zo volgens Searle. Ze hebben namelijk geen logische

17



afhankelijkheid. Het is misschien een afhankelijkheid bewezen in de geschiedenis, maar dat
maakt het nog geen logische afhankelijkheid (Searle, 1977).

a. Het is onvoorzichtig om te snel iets te verwerken, zeker als dit niet zo makkelijk
gedaan is. Derrida geeft simpelweg aan dat hij nooit beweert heeft dat het schrift parasitair is
op de spraak. Er is geen vraag naar het verwerken van deze parasieten naar elkaar, maar
het opmerken dat in het geval van schrijven, iemand ook spreekt van een parasiet en dat is
noch toevallig noch onbelangrijk.

b. Searle geeft aan dat je niet het concept van fictie kan hebben zonder het concept
van serieuze discourse. Derrida geeft aan dat dit ook andersom geldt. Hij geeft dan ook
kritiek op alle uitsluitingen die gebaseerd zijn op deze eenrichtingsbeweging, het is namelijk
nooit een eenrichtingsbeweging. Beide zijn even afhankelijk van elkaar.

c. Dit impliceert niet meteen dat de afhankelijkheid van het schrijven bij de gesproken
taal een feit is van de menselijke historie van de taal. Deze afhankelijkheid is natuurlijk geen
logische waarheid over de natuur van menselijke taal. Derrida is het hiermee eens en heeft
dan ook meerdere manieren proberen te vinden, maar hij vindt het ook simplistisch om het
als een voorwaardelijk feit neer te zetten.

d. Voor het argument over de afhankelijkheidsrelatie van het schrijven en het spreken
is verschillend in mathematische en logische symboliek (Derrida, Limited Inc. abc ..., 1977).
Dit kan allemaal teruggezet worden naar het stuk in Derrida’s eerste tekst wat begint met: “to

conclude this very dry discussion...” (Derrida, Signature event context, 1977, pp. 20-21)".

Ten slotte geeft Searle aan dat Derrida de iterability van linguistische vormen zich
verzet tegen het idee dat de intentie het hart is van betekenis en communicatie. Een begrip
van iteration zal de essentiéle afwezigheid van intentie naar de actualiteit van de uitspraak
laten zien. Searle geeft aan dat zelfs al zou alles wat Derrida zegt waar zijn, dit nog niet het
geval zou zijn (Searle, 1977).

Derrida geeft aan dat dit een van de belangrijkste thema’s is in zijn tekst. Hij snapt
niet hoe Searle dit als een tegenwerping kan zien, als Derrida hetzelfde zegt. Wat
gelimiteerd is door iterability is niet intentioneel in het algemeen, maar is het karakter van het
bewust zijn, zijn onafscheidelijkheid. Derrida geeft aan dat dit weer een geval is dat Searle
een argument van Derrida neemt en het zo verwringt dat het lijkt alsof het tegen Searle

ingaat, terwijl het eigenlijk hetzelfde zegt als Searle (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

Searle eindigt met het vertellen dat de voorstellingen van actuele speech acts

gebeurtenissen zijn, dateerbare enkele gebeurtenissen in een bepaalde historische context.

! Zie ook hoofdstuk 1, laatste blz
18



Maar ze hebben een paar bijzondere eigenschappen. Ze kunnen communiceren van
sprekers naar hoorders met een oneindig aantal verschillende inhouden. Toehoorders zijn in
staat om deze oneindig aantal mogelijke communicatie te begrijpen door de intenties te
herkennen van de sprekers. Maar de toehoorders en de sprekers zijn eindig, hoe kunnen zij
dan oneindig spreken? De toehoorders en sprekers zijn de meester van de regels van de
taal en deze regels zijn recursief. Ze laten herhalende toepassing toe van dezelfde regel
(Searle, 1977).

Derrida reageert hier niet meer op, waarschijnlijk omdat het geen kritiek meer is op
zZijn eerste tekst. Dit sluit dan ook de gehele discussie af, Searle reageert niet meer op
Derrida’s verdediging en Derrida besteed er ook richting Searle geen verdere aandacht meer

aan.

19



3. Het debat tussen Derrida en Searle

Het debat lijkt op het eerste gezicht een debat waarbij beide partijen niet echt weten
waar de ander het over heeft. Het is een heen en weer gesjouw van argumenten,
tegenargumenten en sarcastische en spottende opmerkingen over elkaar. Dit is ook het
beeld geweest van deze discussie de afgelopen jaren, maar er zijn ook filosofen die hier
anders over denken. Ik zal in dit hoofdstuk beide kanten laten zien en mijn eigen analyse van
het debat tussen Searle en Derrida geven.

3.1 Een schijndebat
Er zijn veel filosofen geweest die over het debat tussen Derrida en Searle hebben

gepraat en geschreven, het is een debat dat nooit echt plaatsgevonden heeft, puur op het
feit dat ze elkaar nog nooit in persoon ontmoet hebben en slechts reageerden op elkaar via
hun artikelen. Een aantal van deze filosofen geloven dat het debat, buiten dat het nooit echt
plaatsgevonden heeft, ook niet veel invioed heeft gehad op de rest van de filosofie. De twee
filosofen zouden meer langs elkaar heen praten en te snelle conclusies trekken dan echt
naar elkaar te luisteren en een goede discussie neerzetten. Ik zal in deze paragraaf
onderzoeken waarom er dit beeld bestaat van de discussie aan de hand van de teksten zelf

en andere filosofen die er wat over gezegd hebben.

Zowel Derrida als Searle nemen elkaar lang niet altijd serieus. Zo zegt Raffel dat
Searle niet probeert om Derrida te begrijpen, wat volgens Raffel alleen is omdat Derrida met
andere regels werkt. Het gevolg hiervan is dat Searle eigenlijk alles wat Derrida zegt als fout
en verkeerd ziet. De theorie van Derrida zou zo fout zijn, dat Searle de theorie zelfs als stom
en dom gaat zien (Raffel, 2011). Derrida’s argumenten rusten volgens Searle op een “simpel
confusion” (1977, p. 201).

Daartegenover geeft Raffel aan dat Derrida ook niet probeert Searle te begrijpen.

Derrida twijfelt daar zelf ook aan:

“If ‘understanding’ is still a notion dominated by the allegedly constative regime of

theory or of philosophy” (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977, p. 41)

Op een bepaald punt in de kritiek van Searle naar Derrida toe merkt Raffel op dat

Derrida volgens Searle aan een bepaalde illusie lijdt.

20



“The illusion that somehow illocutionary intentions if they really existed or mattered
would have to be something that lay behind the utterances, some inner picture animating the
visible signs. But of course in serious literal speech the sentences are precisely the
realizations of the intentions. There need be no gulf at all between the illocutionary intention
and its expression.” (Searle, Reiterating the differences: A reply to Derrida, 1977, p. 202)

Derrida antwoordt hier later op dat de theorie waar Searle naar verwijst, die volgens
Searle angstaanjagend zou moeten zijn voor Derrida, niet slaat op de tekst van Derrida zelf.
Een beschuldiging zoals Searle die maakt, kan onmogelijk op Derrida slaan volgens Derrida.

Maar Raffel merkt op dat Derrida totaal geen moeite deed om ook maar te begrijpen
over welke theorie Searle het had. De filosofen die de illusie hebben ontmaskerd zijn andere
filosofen volgens Raffel dan dat Derrida denkt. Raffel vraagt zich alleen af waarom Searle
niet letterlijk verwezen heeft naar de filosoof die hij bedoelde, wat volgens hem Wittgenstein
is. Dit ligt waarschijnlijk aan zijn bedoeling erachter. Searle geeft aan dat Derrida niet alleen
een gewone fout heeft gemaakt, maar een vanzelfsprekende fout. Dit kun je zien aan het
gebruik van ‘of course’ in de citaat hierboven. Searle geeft aan door het hele artikel heen,
maar ook in het citaat hierboven, dat de theorie van Derrida zo verkeerd is, dat het eigenlijk

niet serieus meer genomen moet worden (Raffel, 2011).

Raffel gaat dan over op de kritiek van Derrida op Austin en van Searle op de
interpretatie van Derrida. Derrida heeft duidelijk moeite met de manier waarop Austin de
scheiding maakt tussen parasitaire taal en gewone taal. Hij vraagt zich af wat de
onderliggende betekenis hiervan is. Searle gaat hier in zijn kritiek op in en geeft duidelijk aan
dat deze scheiding slechts het gevolg is van een logische afhankelijkheid en niet van een
moreel oordeel. Hij wijst hier heel duidelijk op de intentie van de scheiding tussen parasitaire
taal en gewone taal. Raffel geeft hier kritiek op, aangezien Searle juist een voorstander is
van de theorie dat we begrijpen door regels met elkaar te delen over wat woorden betekenen
en niet wat hun intentie is. En de betekenis van een parasiet, blijft nog altijd dat het leeft van
een ander en dat is niet slechts een logische afhankelijkheid. Het gaat hier dan ook niet om
de intentie, maar om de betekenis (Raffel, 2011).

Culler reageert juist op dit punt van het debat tussen Derrida en Searle, over het feit

dat Searle Derrida probeert te instrueren hoe hij Austin’s ideeén moet zien:

“This may have wel been ‘Austin’s idea’, but the appropriateness of such an idea is

precisely what is in question.” (Culler, 1983, p. 117)

21



Culler bedoelt hiermee te zeggen dat Searle misschien Austin’s intentie kent, maar
dat het hier niet over zijn intentie gaat. Searle lijkt duidelijk niet te begrijpen dat om iemand te
kunnen begrijpen en zijn betekenis te snappen, er meer nodig is dan slechts zijn intentie te
begrijpen (Culler, 1983).

Buiten deze voorbeelden van andere filosofen, laat ik zelf ook nog wat voorbeelden
zien waaruit blijkt dat de discussie niet echt een discussie geweest is. Derrida en Searle
praten voornamelijk langs elkaar heen en nemen elkaar ook niet echt serieus.

Beide filosofen maken verschillende opmerkingen naar elkaar die kunnen laten zien
dat ze elkaar niet echt serieus namen, omdat ze simpelweg vonden dat de ander ongelijk
had en het zelfs zo fout had dat het eigenlijk zelfs niet serieus meer behandeld moest
worden. Ik zal als eerste een aantal opmerkingen laten zien van Searle die hij maakte in zijn
kritiek op Derrida. Met name als het over Austin gaat, geeft Searle aan dat de manier waarop

Derrida Austin interpreteert, volledig verkeerd is.

“The problem is rather that Derrida’s Austin is unrecognizable. He bears almost no
relation to the original.

1. Derrida has completely mistaken the status of Austin’s exclusion of parasitic forms
of discourse from his preliminary investigations of speech acts.” (Searle, Reiterating the
differences: A reply to Derrida, 1977, p. 204)

“3. In what is more than simply a misreading of Austin...l find so many confusions in
this argument of Derrida that | hardly know where to get started.” (Searle, Reiterating the
differences: A reply to Derrida, 1977, p. 206)

In deze citaten laat Searle duidelijk zien dat Derrida niet slechts een andere opvatting
heeft over hoe je Austin moet interpreteren, het is gewoon niet meer herkenbaar. Alsof
Derrida iets verzonnen heeft en er dan Austin zijn naam aan heeft toegevoegd. Derrida heeft
het niet gewoon niet goed begrepen, hij heeft het volledig fout volgens Searle. Dit laat zien
dat Searle het niet alleen niet eens is met Derrida, maar dat hij ook niet zich goed kan
inleven in hoe Derrida Austin ziet. Searle lijkt Derrida gewoon niet te begrijpen. Hij geeft heel
duidelijk aan dat Derrida het fout heeft en dat terwijl hij nog aan het begin verteld heeft dat hij
misschien Derrida niet goed begrepen heeft. Dat lijkt tegenstrijdig om eerst te vertellen dat je
iemand misschien niet goed begrepen hebt en dan vervolgens dezelfde persoon duidelijk te
vertellen dat hij het toch echt fout heeft. Het lijkt er dan ook op dat Searle Derrida niet serieus

genoeg neemt om hem echt te kunnen begrijpen.

22



Ik zal nu de opmerkingen in Derrida voorbij laten gaan, om te kunnen laten zien dat
ook Derrida Searle niet begrijpt of serieus neemt. Een van de stukken in Derrida die mij het
meest opviel was wanneer Derrida zich verdedigt tegen de beschuldiging van Searle dat
Derrida mogelijkheid en noodzakelijkheid door elkaar haalt. Hier beschrijft Derrida zijn punt
dat als iets mogelijk is, is het noodzakelijk dat deze mogelijkheid meegenomen wordt. Niet
dat het noodzakelijk is dat iets gebeurt, maar dat de mogelijkheid ervan noodzakelijk is. Hij
beschuldigt juist Searle ervan dat hij mogelijkheid en noodzakelijkheid door elkaar haalt. Hij
vertelt dan zijn eigen argumenten voor de scheiding van noodzakelijkheid en mogelijkheid.
Hij sluit af met een bevestiging dat Searle een duidelijke fout gemaakt heeft in het lezen van
zijn tekst:

“One must follow the trajectory that | have just reconstituted and not simply confuse,
as Sarl does, the neccesary with the possible...” (Derrida, Limited Inc. ab ¢ ..., 1977, pp. 48-
49).

Derrida gelooft dat Searle hem niet begrepen heeft, maar als je de tekst leest van
Searle komt hij toch op dezelfde conclusie. Searle heeft het helemaal niet over de
mogelijkheid of noodzakelijkheid, maar juist over het gevolg van wat Derrida zegt op de
intentionaliteit. Derrida heeft hier dan Searle niet helemaal begrepen en reageert daardoor

anders op Searle en dan is het logisch dat Derrida denkt dat Searle iets door elkaar haalt.

“It will therefore not come as a too great a shock to find thate the five criticisms
directed at ‘Derrida’s Austin’ are, from their very inception, trapped in the most resistant
autism” (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977, p. 88).

“My advice to Searle, at this point, is to say that he is playing all by himself, that he
alone forms a company, just like certain chess players who play by themselves or with

fictitious opponents;” (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977, p. 106).

Deze twee citaten geven aan dat Derrida merkt dat Searle hem niet begrijpt en dat
het er meer op lijkt dat Searle zijn eigen tegenstander aan het verzinnen is. Hierdoor lijkt het
alsof Derrida hem niet serieus neemt. Searle heeft een bepaalde theorie en geeft kritiek op
Derrida omdat hij een andere mening geeft. Derrida reageert daar niet serieus op door te
zeggen dat Searle eigenlijk zijn eigen tegenstander aan het maken is, terwijl de hoeveelheid
tekst die hij nodig heeft gehad om dit uit te leggen en tegen Searle in te gaan, geeft het

tegenovergestelde aan. Derrida lijkt daardoor Searle ook niet te begrijpen.

23



Searle en Derrida lijken elkaar niet serieus te nemen en in hun kritiek zijn ze daar ook
heel duidelijk in. Maar het lijkt steeds meer alsof ze elkaar niet begrijpen en daarom denken
dat de ander niet serieus genomen hoeft te worden. Toch is het zo dat als ze elkaar niet
goed begrijpen, elkaar niet serieus nemen en dus langs elkaar heen praten, dat er niet een
goed gefundeerde discussie heeft plaatsgevonden. Er zijn filosofen die het daar niet mee
eens zijn en wel degelijk aangeven dat de discussie vruchtbaar was en ook veel invioed kan
hebben op de taalfilosofie. Dit zal ik laten zien in de volgende paragraaf.

3.2 Een goede discussie

Raoul Moati is één van de filosofen die wel gelooft dat er een goed debat is geweest
tussen Derrida en Searle en dat we er ook van kunnen leren. Het is een discussie geweest
over de intentionaliteit van communicatie. Hij begint zijn boek met het vertellen dat het debat
tussen Derrida en Searle eigenlijk nooit geheel serieus genomen is:

“Indeed, this perspective had predominated in the reception of the debate on both
sides of the Atlantic: as an impropable and curious affair, the scale and importance of which
deflated like bellows as soon as the intial positions were reestablished. Lacking serenity and
caml, the external commentators engaged in the quarrel were desperately lacking in the
critical distance required to approach the matter with lucidity and meticulousness” (Moati,
2014, p. 3)

Hij wil daarom een analyse geven van het debat, om daarmee duidelijk te maken dat
het niet slechts een schijndebat was, maar dat er een echte filosofische discussie gaande
was. Een discussie die veel invioed had kunnen hebben als het serieuzer genomen was
(Moati, 2014).

Hij geeft dan ook meerdere voorbeelden waaruit blijkt dat Derrida en Searle elkaar
echt tegenspraken, dit zijn kleine verschillen, die voor de gehele theorie van beiden veel
kunnen uitmaken. Hij concludeert in zijn boek dat dit een discussie was, die niet het gat
tussen analytische en continentale filosofie laat zien, maar juist de brede discussie aanvult
over intentionaliteit in de 20° eeuw. Aan de ene kant een intentionaliteit van communicatie
van Derrida, geinspireerd door fenomenologische intentionaliteit en aan de andere kant
Searle met een intentionaliteit van communicatie, genomen van Paul Grice’s pragmatisme.

Derrida heeft volgen Moati inderdaad een geheel andere lezing van het
performatieve, door middel van het principe van Husserl en hij kan daardoor Austin
bekritiseren. Volgens Derrida is het zo dat bij Austin de spreker moet weten wat hij aan het

doen is en welke omstandigheden hem toestaan om speech acts te uiten. Dan is het

24



helemaal niet zo duidelijk dat de ‘aanwezigheid’ waar Austin over spreekt, noodzakelijk is
voor een gewone linguistische handeling.

Searle houdt er volgens Moati verassend ook een nieuwe interpretatie van Austin op
na. Hij neemt dat dan over van Grice’s pragmatisme. Intentionaliteit is geen handeling die
significatie vormt vanuit de buitenkant. Om significatie te begrijpen is om een beoogde
betekenis te begrijpen die verstuurd wordt naar een gesprekspartner (Moati, 2014).

Zelfs al zouden zowel Derrida als Searle het erover eens worden dat een
performatieve handeling een mentale intentie vertaalt, dan zouden ze nog niet dezelfde
conclusie trekken. Voor Derrida, streeft Austin een logica na waarin de taal verzadigd is van
presente en deconstructief bewustzijn, wat Derrida juist probeert af te breken door zijn
theorie over het schrift. Hij doet dit door een ander aspect op te pakken van Austin, namelijk
dat de regels en de iteration van de processen subject zijn van herhaling. Hierdoor kan hij de
eenheid van de performatieve handeling die in het heden is volbracht tegenwerken met de
logica van het schrift als een instantie van de breuk tussen linguistische tekens en
aanwezigheid.

Searle daarentegen denkt niet dat deze breuk de intentionele impact onderdrukt van
de inhoud van een geschreven tekst. Derrida geeft aan dat het schrift nooit meer volledig
begrijpelijk is, aangezien de schrijver niet meer aanwezig is. Searle geeft juist aan dat de
lezer wel alles kan begrijpen, inclusief de semantische regels die gemaakt zijn in het

verleden door de auteur, die nu afgescheiden is van de tekst (Moati, 2014).

Pragmatische of intentionele waarde van een uitspraak rust volledig in de
aanwezigheid waar de auteur een vervolg van tekens kan zetten, volgens Derrida. Maar voor
Searle rust de intentionele waarde volledig in het gebruik van regels die een propositie
vertalen (Moati, 2014).

Een punt waar Searle veel kritiek om geeft is het verschil tussen intentionaliteit en
aanwezigheid. Deze afwijking is te zien in de afwijking tussen Searle en Derrida over fictie.
Voor Searle zijn fictionele uitspraken, uitspraken die verwijzen naar niet assertieve vormen
van intentionaliteit, die reageren op regels en die verschillen van diegene waarvan een
assertieve uitspraak subject is. Derrida verzet zich tegen fictionele uitspraken als hij het over
intentionaliteit heeft, aangezien dat soort uitspraken voor hem afwijken van een
verantwoordelijkheid dat aangenomen wordt in de eerste persoon. Moati sluit dan af met het
volgende (Moati, 2014):

25



“Far from having been a vain quarrel, the Derrida/Searle debate has the merit of
posing the question of the performative for renewed reflection on the basis tools bequeathed
by the continental tradition, adressing this question — as Derrida does — on the basis of a
cross between the phenomenological problematic of intentionality and the psychoanalytic
problematic of the death drive.” (Moati, 2014, p. 122)

Moati geeft aan dat de confrontatie tussen Derrida en Searle een nieuwe discussie
doet openen naar de mogelijkheid van een nieuwe verbuiging van het performatieve. Een die
niet te min nodig zal zijn om te overwegen langs de codrdinaten die niet langer afhankelijk is

van de referentie naar de enige en echte fenomenologie (Moati, 2014).

Moati laat zien dat ondanks dat Derrida en Searle elkaar op het eerste gezicht niet
helemaal lijken te begrijpen, er wel degelijk een goede discussie te vinden is. Beiden kijken
op verschillende begrippen vanuit een ander oogpunt en dat maakt het af en toe lastig om
het goed te kunnen volgen. Er is geen echte botsing geweest tussen analytische en

continentale filosofie volgens Moati, maar wel een botsing over intentionele communicatie.

3.3 Analyse van het debat

Ik zal zelf ook een analyse geven van het debat. Hierbij ga ik langs de belangrijkste
argumenten en kritieken die zowel Derrida als Searle hadden. Ik krijg dan een beter beeld of
ze langs elkaar heen praten en elkaar niet begrijpen of dat ze een vruchtbare discussie
hadden. Ik ga hierbij uit van de indeling van Searle’s ‘Reiterating the differences: a reply to

Derrida’.

Als eerste begon Searle te vertellen dat Derrida’s tekst bestond uit twee delen,
Derrida gaat hier tegenin en vertelt dat het duidelijk aan de tussenkopjes te zien is dat de
tekst uit drie delen bestaat.

Het is duidelijk dat ze elkaar hierin niet goed begrijpen. Searle geeft aan dat de tekst
van Derrida van nature uit twee delen bestaat, namelijk een deel over communicatie en een
deel waarin hij de theorie van Austin benadert. De tekst van Derrida bestaat inderdaad uit
drie tussenkopjes, wat automatisch zou kunnen aangeven dat de tekst ook uit drie delen
bestaat. Maar dat heeft Derrida wel zelf zo ingedeeld. De tekst van Derrida leek voor mij ook
uit een deel te bestaan waar communicatie wordt besproken en een deel waarin Austin wordt
besproken. Derrida begrijpt dus niet helemaal hoe Searle deze tweedeling van nature ziet en

lijkt daar ook niet over te willen nadenken.

26



Searle merkt op dat Derrida de begrippen ‘permanence’ en ‘iterability’ door elkaar
haalt, het ene zou duurzaamheid betekenen en het andere een vorm van herhaalbaarheid.
Derrida geeft meerdere redenen waarom hij juist net niet deze begrippen door elkaar haalt.

Derrida laat zien dat hij duidelijke signalen heeft gegeven in zijn eerste tekst dat deze
begrippen niet door elkaar gehaald moesten worden. Hij noemt het woord ‘permanence’ niet
in zijn gehele eerste tekst. Ik denk dat Searle en Derrida het wel over hetzelfde hebben,
maar dat ze hier net langs elkaar heen praten. Searle geeft namelijk aan dat de manier
waarop een geschreven tekst zich afscheidt van zijn origineel (duurzaamheid) is anders dan
de manier waarop een uitdrukking zich afscheidt van zijn betekenis door de iterability
(Searle, Reiterating the differences: A reply to Derrida, 1977). Derrida zegt dan in ‘Limited
Inc a b c...” dat de duurzaamheid van een document overblijffselen of iterability impliceert,
maar duurzaamheid is geen noodzakelijk effect van het overblijven (Derrida, 1977). Beiden
zeggen dus dat de begrippen wel heel dicht bij elkaar liggen en de mogelijkheid dat
duurzaamheid geimpliceerd wordt bij iterability en andersom, maar ze worden niet verward.
Hier lijkt het dus dat Searle niet begrijpt wat Derrida met deze twee begrippen aan wil en
Derrida begrijpt niet waarom Searle denkt dat hij de twee begrippen door elkaar haalt. Met

als gevolg dat ze langs elkaar heen zijn gaan praten.

Het laatste kritiekpunt wat nog niet met Austin te maken heeft, gaat over
intentionaliteit. Searle vraagt zich af wat het gevolg is van de rol van intentionaliteit in de
theorie van Derrida. Wat doet de intentionaliteit in de uitspraak (Searle, Reiterating the
differences: A reply to Derrida, 1977)? Derrida geeft juist aan dat hij daar helemaal niet over
spreekt. Derrida wil juist het doel van de intentionaliteit onderzoeken (Derrida, Limited Inc. a
bc.., 1977).

Searle begrijpt hier niet dat Derrida het doel van de intentionaliteit onderzoekt, niet
omdat hij intentionaliteit wil afwijzen, maar juist om het concept van context te verduidelijken.
Derrida neemt dan de kritiek van Searle niet serieus door het slechts af te wijzen als slecht
begrip voor zijn tekst. Hij geeft ook geen antwoord op de vraag die Searle stelt, maar
herhaalt dat hij intentionaliteit nooit heeft afgewezen. Zowel Derrida als Searle praten hier

langs elkaar heen, omdat ze niet begrijpen wat de ander wil met het begrip intentionaliteit.

De volgende kritiekpunten gaan met name over de kritiek die Searle op Derrida uitte,
omdat Derrida Austin niet goed had geinterpreteerd.

Derrida vraagt zich af of de uitsluiting die Austin maakt met betrekking tot parasitaire
taal wel gerechtvaardigd is. Hij vraagt zich af of dit een logische uitsluiting of zelfs een

metafysische uitsluiting (Derrida, Signature event context, 1977). Searle gaat hier fel tegenin.
27



Hij geeft aan dat Austin de parasitaire taal uitsluit om zo eerst een basistheorie te kunnen
vormen om dan later de parasitaire taal weer terug te halen. Helaas heeft hij nooit die echte
basistheorie kunnen vormen (Searle, Reiterating the differences: A reply to Derrida, 1977).

Derrida gaat hier tegenin voornamelijk met de argumentatie dat de parasitaire taal
juist hoort bij de basistheorie. Een mogelijkheid is altijd een noodzakelijke mogelijkheid.

Austin heeft in zijn theorie de parasitaire taal inderdaad uitgesloten van de gewone
taal, omdat het niet bij de gewone taal zou passen. Hij geeft daarbij geen enkele aanleiding
dat hij daar later nog iets mee zou gaan willen doen (Austin, 1976).

Ik ben van mening dat Derrida hier een goed punt heeft, aangezien parasitaire taal
ook in het dagelijks leven voorkomt en niet alleen op het podium of in de literatuur. Het lijkt

erop dat Searle Derrida snel gelezen heeft en daardoor snel geoordeeld heeft.

Het volgende discussiepunt is duidelijk een punt waarbij ze langs elkaar heen praten
en elkaar niet begrijpen. Searle gaat ervan uit dat Derrida vindt dat het benoemen van
parasitaire taal een morele beoordeling is. Searle is het hier niet mee eens. Parasitaire taal
hoort bij de gewone taal (Searle, Reiterating the differences: A reply to Derrida, 1977). Austin
zegt dit inderdaad ook. Maar Derrida zegt dit ook, maar komt met de opmerking dat hij ziet
dat Austin de parasitaire taal als een accidentie ziet en daarom sluit Austin de parasitaire taal
uit (Derrida, Signature event context, 1977).

Ze praten duidelijk langs elkaar heen, aangezien ze beiden inderdaad vinden dat
parasitaire taal bij de gewone taal hoort. Maar Searle snapt de nadruk op de uitsluiting van
de gewone taal niet helemaal. Derrida legt hier juist veel nadruk op, omdat als parasitaire
taal bij gewone taal hoort, waarom sluit Austin deze dan uit? Derrida gaat vervolgens ook
niet in op het feit wat Searle verstaat onder gewone taal, daar vallen hamelijk literatuur en

toneel niet onder, terwijl dat bij Derrida wel zo is.

Het derde punt over Austin gaat over dat Derrida’s interpretatie van Austin zo zou zijn
dat Austin de mogelijkheid van citaten ontkent door parasitaire situaties uit te sluiten. Searle
geeft juist duidelijk aan dat er een verschil is tussen deze twee. Hij zou vinden dat de
iterability en uitspraken te nauw met elkaar verbonden zijn bij Derrida (Searle, Reiterating the
differences: A reply to Derrida, 1977).

Hier heeft Searle niet goed gelezen wat Derrida precies zegt over de mogelijkheid
van citaten bij Austin. Derrida zou gezegd hebben dat citaten worden uitgesloten en niet
ontkend werden (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977). Dat maakt het toch een andere
interpretatie dan dat Searle in eerste instantie geeft. Daarnaast worden citaten slechts
vergeleken met parasitaire situaties, aangezien deze dezelfde mogelijkheid hebben. Dit is

duidelijk te zien in de eerste tekst van Derrida. Aan de andere kant neemt Derrida Searle ook
28



niet serieus als hij zegt dat Derrida begrippen door elkaar haalt. Hij legt het dan nog een keer
uit en geeft wat citaten waaruit blijkt dat hij ze niet door elkaar haalt, maar hij vraagt zich niet
af of het te onduidelijk uitgelegd was de eerste keer. Hij gaat er gewoon vanuit dat Searle

hem niet serieus wil nemen.

Het volgende kritiekpunt is erg kort, aangezien Derrida en Searle het gewoon met
elkaar eens lijken te zijn en toch doen alsof ze dat niet zijn. Dit zou kunnen duiden op het feit
dat ze elkaar niet goed begrijpen. Derrida zou volgens Searle geloven dat het schrift
parasitair is op de spraak. Het is misschien afhankelijk geweest in de geschiedenis, maar het
is nooit logisch afhankelijk geweest (Searle, Reiterating the differences: A reply to Derrida,
1977). Heel kort gezegd is Derrida het hiermee eens. Dit zou moeten aangeven dat Searle
dit punt niet goed begrepen had in de eerste tekst van Derrida of niet de moeite had

genomen om het te begrijpen.

Derrida had volgens Searle gezegd dat iterability zich verzet tegen het idee dat de
intentie het hart is van betekenis en communicatie (Searle, Reiterating the differences: A
reply to Derrida, 1977). Derrida is het hier ook mee eens. Maar ik heb verder gezocht en
Searle bedoelt hier voornamelijk mee dat de intentie overal invioed op heeft, terwijl Derrida
heel duidelijk aangeeft dat de intentie niet overal meer invioed op heeft. Het zal geen totale
invloed meer hebben op uitspraken (Derrida, Signature event context, 1977). Hieruit blijkt
dan toch dat ze langs elkaar heen praten, ze bedoelen beiden net iets anders.

Deze punten in de gehele discussie laten toch zien dat er veel verwarring bestaat
tussen Derrida en Searle. In de eerste paragraaf onderzocht ik hoe dit debat als schijndebat
gezien kan worden en in de tweede paragraaf onderzocht ik hoe dit debat als echt debat
gezien kan worden. In de derde paragraaf liet ik een aantal belangrijke discussiepunten
tussen Derrida en Searle zien om te onderzoeken of deze gegrond waren of dat beide

filosofen langs elkaar heen praten en elkaar niet begrepen.

Ik ben tot de conclusie gekomen dat het debat geen schijndebat is, maar ook niet een
goed gegrond debat. De reden voor de tussenweg die ik neem is, omdat het duidelijk is dat
beide filosofen elkaar niet altijd serieus namen en dat ze ook nog eens langs elkaar heen
praatten. Maar ze bieden allebei wel een bepaalde blik op intentionaliteit en de kloof tussen
analytische en continentale filosofie. Daarom geloof ik dat er veel van deze discussie te leren
valt, maar moet je wel goed kunnen scheiden waar beiden filosofen voor staan en waar ze

kritiek geven op elkaar.

29



Conclusie

In deze scriptie heb ik onderzocht of het debat tussen Searle en Derrida dat zich
afspeelde in de jaren '70 een goede vruchtbare discussie was of slechts een debat waarbij
beide partijen elkaar niet begrijpen en langs elkaar heen praten.

Ik heb dit onderzocht door allereerst de tekst van Derrida samen te vatten om te
begrijpen waar Searle later kritiek op geeft. Derrida onderzoekt wat communicatie is en
probeert dit toe te passen op het schrift. Communicatie is volgens Derrida datgene wat de
betekenis van een representatie van iets circuleert. En schrijven is een soort dat een eigen
genre heeft binnen het domein van communicatie. Hij stelt dan een aantal predicaten op voor
het schrift: Een geschreven teken is een teken dat zich substitueert, dus die zich niet uitput
uit het moment van het schrijven en dat herhaalbaar is zonder dat de schrijver of de lezer er
nog zou zijn. Ten tweede het geschreven teken breekt met zijn context, dus een breuk met
de context waarin het teken geschreven is. Het teken bezit de karakteristieken dat het
leesbaar is, zelfs al is de tijd van het schrijven van de tekst verloren gegaan of de naam van
de schrijver vergeten is. Ten derde de kracht van deze breuk is verbonden met de
tussenruimte dat het geschreven teken vormt: De tussenruimte die het onderscheidt van
andere elementen van de interne contextuele keten, maar ook van alle vormen van presente
referenties (Derrida, Signature event context, 1977).

Deze vergelijkt hij met de spraak en dan blijkt dat deze predicaten ook gelden voor de
spraak en dus voor alle communicatie. Derrida bespreekt dan de theorie van Austin,
aangezien de theorie van Derrida niet goed samengaat met de theorie van Austin. Austin
zou volgens Derrida te veel uitgesloten hebben. Hij zou parasitaire taal uitsluiten van de
gewone taal, terwijl Derrida gelooft dat de parasitaire taal juist deel uitmaakt van de gewone
taal en dat je deze dus niet mag uitsluiten van de gewone taal (Derrida, Signature event
context, 1977).

Searle reageert op de tekst van Derrida, met name om Austin te kunnen verdedigen.
Ik heb deze kritiek ook samengevat en heb tegelijkertijd de verdediging van Derrida ernaast
gezet die Derrida een aantal jaren later heeft gegeven. Searle geeft voornamelijk aan dat
Derrida Austin niet goed begrepen heeft en dat zijn interpretatie niet eens meer lijkt op de
theorie van Austin. Derrida zou veel begrippen door elkaar halen, waardoor zijn theorie heel
verwarrend en onherkenbaar zou worden (Searle, Reiterating the differences: A reply to
Derrida, 1977). Derrida verdedigt zijn theorie dan weer en geeft voornamelijk argumenten om
te laten zien dat juist Searle diegene is die zijn tekst niet goed gelezen en begrepen heeft. Hij
geeft argumenten die laten zien dat hij nooit begrippen door elkaar heeft gehaald en dat de
oordelen die Searle geeft over zijn theorie te snel zijn getrokken zonder enige serieuze
verdieping in zijn tekst (Derrida, Limited Inc. ab c ..., 1977).

30



Nadat ik de teksten heb samengevat en naast elkaar gezet heb, heb ik onderzocht of
het debat een schijndebat was of niet. Er zijn verschillende meningen hierover in de filosofie,
dus heb ik zowel onderzocht wat de argumenten voor een schijndebat zijn als de
argumenten voor een gewoon debat.

Allereerst heb ik de argumenten laten zien dat het debat slechts een schijndebat is en
dat Derrida en Searle elkaar simpelweg niet begrijpen en niet serieus nemen. Raffel laat zien
dat er een aantal opmerkingen zijn van zowel Searle als Derrida waaruit zou blijken dat ze
elkaar niet begrijpen, maar dat ze elkaar ook niet willen begrijpen. Ze zouden elkaar niet
serieus willen nemen en daardoor ontstaat er een debat waarbij beiden langs elkaar heen
praten (Raffel, 2011). Vervolgens heb ik zelf ook nog een aantal citaten gegeven waaruit zou
blijken dat ze elkaar niet begrijpen en dat ook niet willen. De discussie lijkt dan ook meer op
een schijndebat dan een vruchtbare discussie.

Ten tweede heb ik onderzocht wat de argumenten zijn om dit debat wel serieus te
nemen. Moati heeft in zijn boek een analyse gegeven van de teksten van Derrida en Searle
waaruit blijkt dat er wel een goede discussie uit ontstaan is, maar dat je je erin moet
verdiepen om het te vinden. Moati gelooft dat er uiteindelijk een goede discussie is ontstaan,
maar niet over de kloof tussen analytische en continentale filosofie, maar juist over
verschillende opvattingen van de intentionaliteit van communicatie (Moati, 2014).

Ten derde heb ik zelf een analyse gegeven van de gehele discussie en daarbij de
meest belangrijke stukken van Derrida en Searle gebruikt. Hierbij kwam ik tot de conclusie
dat sommige stukken van zowel Derrida als Searle een goede discussie geven. Ze hebben
beiden een andere opvatting van een aantal begrippen en dat moet je goed in je achterhoofd
houden, want anders lijkt het inderdaad alsof ze soms langs elkaar heen praten. Maar
hiertegenover denk ik ook dat Derrida en Searle elkaar niet altijd serieus willen nemen. Ze
lijken zelf niet goed zich verdiept te hebben in de theorie van de ander, waardoor ze op
uitspraken komen als ‘ik begrijp het niet’ of ‘het klopt niet wat de ander zegt’. Ze lijken elkaar
niet te willen begrijpen en ze lijken slechts hun eigen standpunt te willen verkondigen.

Mijn antwoord op mijn onderzoeksvraag of het debat tussen Derrida en Searle een
schijndebat is of een goede discussie waar we van kunnen leren is tweeledig. Aan de ene
kant nemen Derrida en Searle elkaar niet altijd serieus en lijken ze duidelijk langs elkaar
heen te praten. Hierdoor ontstaat er geen discussie waarbij beide partijen echt op elkaar
reageren en er dus een goede discussie uit voortvloeit. Aan de andere kant hebben ze
beiden wel een standpunt over het onderwerp waar ze beiden over praatten. Ze reageren
wellicht niet direct op elkaar, maar doordat ze over hetzelfde onderwerp praatten, kan het
debat wel een goede grond zijn voor verdere discussies. Dus het debat is in feite een

schijndebat, aangezien beide filosofen nooit echt serieus gereageerd hebben op elkaar.

31



Maar in het debat gaat het wel over hetzelfde onderwerp en dat maakt het toch nog een

goede vruchtbare discussie, waar we nog veel van kunnen leren.

32



Bibliografie

Austin, J. (1976). How to do things with words. Oxford: Oxford University Press.

Culler, J. (1983). On Deconstruction. London: Routledge.

Derrida, J. (1977). Limited Inc. a b c ... In J. Derrida, Limited Inc. (pp. 29-110). Evanston:
Northwestern University Press.

Derrida, J. (1977). Signature event context. In J. Derrida, Limited Inc. (pp. 1-23). Evanston:

Northwestern University Press.

Moati, R. (2014). Derrida/Searle: Deconstruction and ordinary language. New York:
Columbia University Press.

Raffel, S. (2011). Understanding each other: The case of the Derrida-Searle debate.
Humanity Studies, 277-291.

Searle, J. (1977). Reiterating the differences: A reply to Derrida. Glyph 1, 198-208.

Searle, J. (1995). The construction of social reality. New York: The Free Press.

33



